
187–193

Metod Čepar
ZRC SAZU, Inštitut za slovenski jezik Frana Ramovša, Slovenija

metod.cepar@zrc-sazu.si | https://orcid.org/0000-0002-4925-4197

Kozma Ahačič, Stati inu obstati. 
Prvih petdeset slovenskih knjig.

Ahačič, Kozma. 2024. Stati inu obstati: prvih petdeset slovenskih knjig. 
2., dopolnjena in popravljena izdaja. Ljubljana: Cankarjeva založba.

Predstojnik Inštituta za slovenski jezik Frana Ramovša ZRC SAZU nas v svoji 
monografiji o začetkih slovenskega knjižnega jezika popelje v razburljivi svet 
16. stoletja, ki mestoma spominja na kriminalko, mestoma na tragikomedijo, ponekod 
pa celo pa na psihološki triler. 

»Zgodba prvih slovenskih knjig še zdaleč ni zanimiva samo za bralce, ki se ukvarjajo 
s časom reformacije, humanizma in katoliške prenove, prav tako ni zanimiva samo 
za bralce, ki jih zanimajo začetki slovanskih knjižnih jezikov.« Tako Ahačič; lahko 
mu samo pritrdim. 

Številka petdeset je simbolična, kot je tudi poimenovanje knjiga širše; kot knjiga 
je obravnavan tudi letak.

V uvodu Ahačič omenja tudi narečno razdrobljenost slovenščine, pri čemer bi 
bilo treba opozoriti, da to ne drži na način, kot to dojemamo danes, ko velja, da 
ima vsaka vas svoj glas. V 16. stoletju narečja še niso bila tako razcepljena, kot so 
bila v začetku ali sredini dvajsetega stoletja. Obstajalo je nekaj osnovnih narečnih 
ploskev, ki so se seveda delile na posamezna narečja, vendar niti približno še ne tako 
zelo, kot to dojemamo danes. Pod osnovno dolenjščino so spadala tudi narečja oz. 
govori, ki so danes v primorski narečni skupini (področje od Ilirske Bistrice, Kozine, 
Trsta, Ajdovščine, Postojne), podobno velja za gorenjščino. Govoriti o veliki narečni 
razcepljenosti v 16. stoletju je torej zavajajoče. Izrazita narečna razcepljenost, kot 
jo poznamo in smo nanjo upravičeno ponosni, naj bi se po Riglerju zgodila kakih 
sto do dvesto let kasneje. Ker so si bila narečja bolj podobna kot danes, se lahko pri 
špekulacijah, za katero različico je šlo, opiramo na precej manjše razlike kot danes. 
Tako je Ahačičevo izhajanje iz splošne slovenščine neprepričljivo, saj so bile razlike 
(še) tako majhne, da niso vplivale na medsebojno razumljivost. Jurij Juričič je bil 
čakavski Hrvat iz Novega Vinodolskega, predpostavljam, da je, vsaj na začetku, 

Slovenski jezik / Slovene Linguistic Studies 17 (2025)  |  https://doi.org/10.3986/17.1.09  |  COBISS: 1.19  |  CC BY SA 4.0

https://orcid.org/0000-0002-4925-4197


Metod Čepar﻿﻿188

pridigal v hrvaščini (takratni čakavščini), pa ni bilo ovire, da ne bi postal eden od 
avtorjev slovenskega knjižnega jezika.

Koristen je podatek, katere knjige so najobsežnejše po številu znakov: Biblija 
Jurija Dalmatina, Hišna postila Primoža Trubarja in Postila Jurija Juričiča, le da pri 
slednji manjka podatek o številu znakov. Kot se da izvedeti iz prejšnjih avtorjevih 
člankov, je obseg Hišne postile po številu znakov pribl. polovica Biblije in obseg 
Postile pribl. polovica Hišne postile. Informativen se mi zdi tudi podatek, kako obsežno 
je bilo besedišče slovenskega knjižnega jezika 16. stoletja: 22.184 različnih besed 
(leksemov). Formulacija, da je vsaka od teh besed bila enkrat omenjena prvič, se mi 
zdi nerodna, saj je to jasno, glede na to, da gre za začetke knjižnega jezika. Ahačič 
želi s tem verjetno nakazati, da je število besed, ki so v določenem delu rabljene 
prvič, različno. Če izvzamemo Katekizem iz leta 1550, kjer so v knjižnem jeziku 
prvič rabljene vse besede, lahko naprej sledimo razvoju besedišča. To je toliko lažje, 
ker so si knjige med sabo vsebinsko podobne: gre za katekizme, pesmarice (kjer so 
kot v katekizmu vsebovane verske resnice, le da v obliki pesmi), postile (tj. zbirke 
pridig) ali pa prevode (delov) Svetega pisma. V nadaljevanju uvoda avtor pojasnjuje 
razlike med zapisovanjem pri različnih avtorjih. Dobro se mi zdi, da že tukaj nakaže, 
da Kreljev vpliv na jezik ni bil tako velik, kot je veljalo včasih.

Sledi opis posameznih knjig. Vsaka knjiga zavzema svoje poglavje. Naslovu 
v gajici sledi leto izida, avtor dela, polni ter okrajšani naslov v bohoričici ter kraj, 
kjer je bila knjiga natisnjena. Naslovnemu delu poglavja, tudi vizualno ločenemu 
od ostalega besedila, sledi najprej splošen oris okoliščin nastanka; kaj se je takrat 
dogajalo z avtorjem in v svetu okoli njega. Sledi obnova vsebine knjige s poudarki na 
pomembnejših vplivih. Naslednji sklop, tudi vizualno posrečeno ločen z veliko sivo 
piko, je avtorjev komentar, sledi mu podatek o številu ohranjenih izvodov in kje se 
nahajajo. Pri vsaki knjigi je tudi usmeritev na Korpus 16, kjer je v elektronski obliki 
dostopna večina knjig. Čisto na koncu poglavja je še razdelek, kjer avtor na kratko 
strne svoj pogled na dotično knjigo. Struktura poglavja je tako jasna, tudi vizualno 
dobro členjena. Besedilo je zelo dobro berljivo, kot napeta zgodba, ki te ne spusti 
do zadnje pike. Ahačič se tukaj pokaže kot zelo spreten in nadarjen pisec, daleč od 
suhoparnega znanstvenega nizanja nerazumljivih izrazov. Čeprav se vsebina bere 
kot zgodba kakega dobrega romana, pa ne zgubi svoje znanstvene relevantnosti. Vsi 
podatki in komentarji so jasno razvidni. Moteče je samo dejstvo, da so opombe na 
koncu monografije in nanje ni nikjer v besedilu opozorjeno. Želel bi si vedeti, kateri 
del besedila ima še kje kako opombo, saj so te zelo bogate in tehtne. Prav v njih 
vidim velik doprinos te monografije. V opombah je npr. razloženo, kateri jezik je kdaj 
(navedena je letnica) dobil prevod Svetega pisma ali svojo slovnico.



Kozma Ahačič, Stati inu obstati. Prvih petdeset slovenskih knjig.﻿ 189

V nadaljevanju je izpostavljenih nekaj obravnav posameznih knjig, začenši s prvo, 
Trubarjevim Katekizmom (1550). Pozornega bralca zmoti kraj izida, in sicer Schwäbisch 
Hall namesto Tübingen, kot je veljalo do nedavnega. Ahačič je namreč po primerjavi 
inicialk ugotovil, da so delo tiskarne v Schwäbisch Hallu. Avtor poudarja tudi, da 
je Trubar moral dati knjigo tiskati na skrivaj, v svoji odsotnosti. Tako ni z ničimer 
opozoril na svojo nezakonito dejavnost in zato ni nihče preganjal ne njega ne tiskarja. 
V isti tiskarni je bil istega leta natisnjen tudi Abecednik. Ahačič dalje poudarja, da 
je Katekizem narejen kot življenjsko delo, saj je Trubar verjetno mislil, da je to prvi 
in zadnji tisk v slovenščini, ki ga je izdal. Nenazadnje je imel že dvainštirideset let, 
kar so bila za tiste čase zrela leta, ki se nagibajo v starost. Katekizem je po avtorjevi 
oceni namenjen predvsem teološko izobraženemu bralcu, medtem ko je Abecednik 
prvo delo, ki je namenjeno tudi navadnim ljudem. Takrat se ocenjuje, da je bilo v 
nemških deželah pismenih tri do štiri odstotke ljudi. Torej je bila katerakoli knjiga, 
kot tudi poudarja Ahačič, namenjena glasnemu branju večjemu krogu poslušalcev. 
Zato je tudi treba Trubarjeve zapise, naj se kaka od njegovih knjig bere drugim, vzeti 
čisto dobesedno. 

Pomembna je tudi zgodba, povezana s tretjo knjigo, Ta evangeli svetiga Matevža 
(1555). Nekdanji koprski škof Vergerij, ki je prestopil v protestantizem, je nagovarjal 
Trubarja, naj prevede Sveto pismo v jezik, ki bo razumljiv Slovencem in Hrvatom. Trubar 
je bil skeptičen, saj je trdil, da ne zna dobro hrvaško. Oglasili so se tudi deželni stanovi, 
ki so trdili, da ni potrebe, da se dodajajo »elegantnejše besede, ki bi bile razumljive 
vsem Slovanom«, ampak da je dovolj, če so besede »okornejše«, kar je pomenilo, da 
želijo verodostojen slovenski prevod in ne neke umetne mešanice. Zanimivo se zdi 
v tistih časih zavedanje, da sta slovenščina in hrvaščina dva samostojna jezika. To je 
verjetno imelo vpliv tudi na jasnejše formiranje narodne zavesti v kasnejših stoletjih. 
Kljub kasnejšemu ilirizmu in navdušenju nad idejo jugoslovanskega bratstva narodov in 
jezikov ter nenazadnje, kljub še danes v stičnih narečjih ne povsem jasnemu prehodu, 
so se naši predniki zavedali samostojnosti svojega jezika. Prav mogoče, da je prvi 
»krivec« za to ravno Trubar s svojo pokončno držo. 

Ta prvi dejl tiga Noviga testamenta (1557–1558) Ahačič obravnava kot eno knjigo 
skupaj s Tem slovenskim koledarjem (1557) in Registrom (1558), ki se klasično 
obravnavata posebej. Taka odločitev se mi zdi popolnoma na mestu, saj se tako 
uzavesti, da so bile vse tri (pravzaprav štiri, saj Eno dolgo predguvor avtor obravnava 
kot samostojno enoto) enote tiskane in mišljene kot ena celota. Kako se zgodovina 
ponavlja, nam da vedeti podatek, da je bil tiskar zelo zaseden, ker je imel nujno delo 
za (že takrat!) frankfurtski knjižni sejem. Avtor poudarja tudi, da je delo izšlo v dveh 
različicah, z nemškim predgovorom in brez njega. 



Metod Čepar﻿﻿190

Prva zgodovina protestantskega gibanja v slovenščini je v Artikulih oli dejlih (1562). 
V njih Trubar razpravlja o vlogi koncila in njegovih pristojnostih, kar je bila tema, ki 
se je vlekla že od prvih časov krščanstva naprej. Glavno vprašanje je bilo, ali je papež 
nad koncilom ali ne, oziroma kdo ima v Cerkvi absolutno, nezmotljivo oblast. Ahačič 
poudarja, da je bil Trubar praktik, kar kaže to, da je združil augsburško, württemberško 
in saško veroizpoved in tako naredil svojo lastno različico veroizpovedi. Dejanje je 
bilo, kot opozarja Ahačič, pogumno, saj je veljalo, da se nobene od veroizpovedi ne 
sme spreminjati, prirejati. Pri Trubarjevih posegih sicer avtor monografije opozarja, 
da nikoli ni šlo za teološke posege, besedilo je le skušal narediti bolj razumljivo. 

Pri Cerkovni ordningi (1564) Ahačič opozarja na to, da se je Trubar dosledno držal 
prevodne predloge, saj je tudi namesto dvojine uporabljal kar množino; zakramenti 
namesto zakramenta. Zveni logično, ampak samo s stališča sodobnega knjižnega jezika. 
Pomislimo že na nedoslednost dvojine pri ženskem spolu tudi v osrednjeslovenskih 
narečjih, da ne govorimo o odsotnosti dvojine v primorskih narečjih, belokranjskem 
narečju … Res je izguba dvojine v narečjih verjetno posledica vplivov sosednjih 
jezikov, pa vendar. Trubar je veliko časa služboval v Trstu, kjer dvojine ni, veliko 
časa je že do leta 1564 preživel v Nemčiji. Tudi sicer, če pogledamo rabo dvojine v 
slovenskem knjižnem jeziku 16. stoletja, je ta bistveno manj dosledna kot v sodobnem 
knjižnem jeziku. Naj navedem primer:

po Boſhy Stalti ga ye ſturill/ moſha inu ſheno ye ſtuarill inu ye Bug obba ſhegnall/ inu 
ye rekall. Raſtyte tar gmeraiteſſe inu napelnite ſemlo/ inu to poduerſite ſebi (de vom 
ſhluſhi) (TC 1550, 6a); Kadar pag Ioannes vti uoſi ta dela Criſtuſeua ſaslishi, poshle 
on dua ſuia mlashi (TE 1555, 24b). 

Gre za zgodnji deli, kjer gre za očitno mešanje glagolskih oblik, celo za rabo 
množine pri moškem spolu neposredno ob števniku dva (in celo pridevniku v dvojini). 
Zato menim, da pri rabi množine namesto dvojine ni šlo samo za sledenje predlogi. 
Celo v Dalmatinovi Bibliji je revizijska komisija spregledala zvezo Cebedeovi synuvi, 
čeprav je iz sobesedila (in kasnejših prevodov v slovenščino) zelo jasno razvidno, 
da sta bila dva. Podobno ima Tudi Trubar (TT 1557, 130) v besedilu sicer dvojino, 
v robni opombi pa množino: 

Tedai prido knemu, Iacop inu Ioannes *Zebedeoua ſynuua, inu prauita, Moiſter, midua 
hozhua, de ti tu nama ſturish, kar boua tebe proſſila. <*Zebedeoui Synuui proſſio ſa 
poſuitne rizhi, Criſtus vuzhi pohleuſzhino.> 



Kozma Ahačič, Stati inu obstati. Prvih petdeset slovenskih knjig.﻿ 191

Ahačiču, pa verjetno tudi lektorju monografije je na koncu poglavja ušel dostavek, 
da je delo dostopno na Korpusu 16. 

Ene duhovne pejsni iz leta 1563 so delo, ki je izšlo brez Trubarjevega privoljenja, 
čeprav je bil podpisan kot avtor. Matija Klombner je bil glavni protestant v Ljubljani 
in si je želel izdati pesmarico. Ahačič opozarja, da je bil Klombner zelo sposoben, 
ni pa bil tako izobražen kot Trubar. Pri pesmih mu ni šlo toliko za estetiko; metrum, 
rime, kot za produkcijo. Trubar se s tem ni strinjal in je med njima prišlo do spora.

Otročjo biblijo in Postilo slovensko je napisal Sebastijan Krelj. V Otročji bibliji se 
še dokaj drži Trubarjevega pravopisa, v Postili pa ga odkrito kritizira. Ahačič opozarja 
na dejstvo, da čeprav so raziskovalci pripisovali vplivom Kreljevega jezika (mislim, 
da bi bilo bolje reči vplivom črkopisa) velik pomen, ni tako. Že trideset let kasneje, 
ob izidu Hišne postile, je bila Kreljeva Postila pozabljena in ni imela nikakršnega 
vpliva na formiranje slovenskega knjižnega jezika. 

Postila Jurija Juričiča iz leta 1578 sicer ni bila odmevna, je pa po obsežnosti 
med obravnavanimi knjigami na tretjem mestu (za Biblijo in Hišno postilo). Ahačič 
opozarja, da je pomenljivo, da je prvi del, ki ga je prevedel Krelj, precej predelan. 
Sam vidim predelavo predvsem v opustitvi Kreljevega načina zapisovanja, kar je 
lahko preprosto naredil tiskar sam, ko je uporabil črke, ki so bile v njegovem fondu. 
Ahačič je mnenja, da je jezikovni pregled opravljal Janž Tulščak. To utemeljuje tudi pri 
Tulščakovih Krščanskih lejpih molitvah iz leta 1579, in sicer na primerih ponedeljek, 
četrtek, petek, teden, ker naj bi bil polglasnik zapisan z a le pri Tulščaku in Juričiču 
ter zgodnjem Trubarju. Sam sem pregledal gradivo za omenjene samostalnike. Pri 
ponedeljek ima Juričič ponedeljak in pondeljak, Tulščak pa pondelak in pondelek. 
Zakaj torej Tulščak ni pri Juričiču odpravil lj in bi bila oblika pondelak? Zakaj mu 
ni prečrtal oblike ponedeljak, ki se (kot tudi odraz lj) pojavlja samo pri Juričiču? Pri 
samostalniku četrtek ima oblike četrtak tudi Krelj, torej gre za Kreljev vpliv. Zapis 
petak se pojavlja kar v 6 delih; poleg Juričiča in Tulščaka ter zgodnjega Trubarja 
in Krelja ima tak zapis še Hišna postila leta 1595. Spet gre torej za širši pojav. 
Samostalnik teden je pri Juričiču zapisan kot tyedan, enako v Enih duhovnih pejsnih 
1563 (pesem je podpisana z začetnicama H. K.; torej ni Juričičeva ali od Sebastijana 
Krelja), Tulščak ima zapis tiedan, Hišna postila tedan, enako pesmarica iz leta 1595, 
ki jo je uredil Felicijan Trubar. Tudi če primerjamo npr. odraze palatalnega *ń, ima 
Juričič nj, Tulščak pa v svojih Krščanskih lejpih molitvah jn, kar bolj spominja na 
zgodnja Dalmatinova dela. Osebno posebnega Tulščakovega vpliva na Juričičev jezik 
ne vidim in sem mnenja, da je jezik Juričičeve Postile izstopajoč, značilen samo za 
to delo. To je tudi pričakovano, saj je bil Juričič, kot je bilo že omenjeno, čakavski 
Hrvat iz Novega Vinodolskega.



Metod Čepar﻿﻿192

Fragmentarno ohranjeni letak Otročja tabla, ki se ga tradicionalno datira v leto 
1580, Ahačič datira v leto 1579. Morda nepomemben detajl pri nepomembnem delu, 
ampak za stroko gotovo pomembno, čeprav še ne upoštevano odkritje. V Slovarju 
slovenskega knjižnega jezika 16. stoletja je delo BTa še vedno z letnico 1580 in ne 1579. 

Najbolj znana in pomembna knjiga je Dalmatinov prevod Biblije iz leta 1584. Ahačič 
opozarja, da so bile priprave na to delo obsežne in dolgotrajne. Mednje je spadal že 
Dalmatinov prevod Sirahove knjige leta 1575, od 29. 8. do 22. 10. 1581 pa se je v 
Ljubljani sestala revizijska komisija, ki je pregledovala besedilo, da bi bilo teološko 
in jezikovno neoporečno. Tiskar Mandeljc je bil izgnan iz Ljubljane, zato knjiga ni 
mogla biti natisnjena v Ljubljani. Drugje je bil tisk najcenejši v Württembergu. Zanimiv 
je podatek, da je 1500 izvodov stalo 8000 goldinarjev. Mesečni zaslužek delavca je 
takrat znašal okoli tri goldinarje, Dalmatin, ki je imel solidno plačo, je letno zaslužil 
300 goldinarjev. Prodajna cena enega izvoda je bila 4 goldinarje in 30 krajcarjev, kar 
še vedno ni pokrilo stroškov. Veliko izvodov je bilo tudi razdeljenih zastonj. Zato je 
bilo še toliko bolj pomembno, da je bilo besedilo teološko neoporečno, da so njegov 
tisk finančno podprli deželni stanovi. To je bil po mojem mnenju tudi osrednji namen 
revizijske komisije. Res da je bil njen predsednik Bohorič, ki je gotovo pregledoval 
predvsem jezikovno, vendar je bilo v njej veliko Nemcev, ki jim je bilo treba besedilo 
prevajati v nemščino in so skrbeli izključno za teološko neoporečnost. V Bibliji se je 
uveljavila bohoričica, kot jo z manjšimi spremembami poznamo do sredine 19. stoletja, 
ko jo zamenja gajica. Bohoriču se v Bibliji pripisuje slovarček (Nekranjcem) manj 
znanih izrazov, bolj znan kot Register. Dalmatinov prevod Biblije je dvanajsti prevod 
Biblije v kak danes še živ jezik, kar postavlja slovenščino ob bok največjim evropskim 
narodom. Od prvega prevoda, v nemščino, leta 1466 je minilo 119 let, kar je za tisti 
čas, ko je bil tisk še relativno nova iznajdba, malo.

Splošno znano delo je tudi slovnica Proste zimske urice Adama Bohoriča. Tiskana je 
bila leta 1584, dejansko pa je bila napisana že 1582 in so bila njena načela preizkušena 
v Dalmatinovi Bibliji. Inovacija v tem delu je, kot opozarja avtor monografije, da 
obravnava samo tri slovnične spole in ne več (takratne slovnice so jih obravnavale tudi 
sedem). Ker je bil poglavitni namen slovnice, da dokaže, da je slovenščina kultiviran 
jezik, tj. podoben latinščini, je bilo seveda treba slovenščino malce prilagoditi. Tako 
sta mestnik ali orodnik opisana kot »dajalnik s posebno končnico«. V pisavi sta bili 
predvideni tudi diakritični znamenji: krativec za glasove, ki se izgovarjajo nejasno, 
komaj občuteno – torej polglasnik in ostrivec za naglašene zloge, če je to potrebno. 
Ahačič opozarja tudi na seznam besed, nekakšen slovarček, kar je glede na takratne 
slovnice inovacija. Ni nepomembno, da gre za deveto slovnico kakega živega jezika, 
kar slovenščino uvršča npr. pred angleščino.



Kozma Ahačič, Stati inu obstati. Prvih petdeset slovenskih knjig.﻿ 193

Pomenljiv je Troštov prevod Andreajeve pridige ob Trubarjevem pogrebu, v 
katerem Ahačič vidi svojevrsten poklon Trubarju in zagotovilo, da se bo njegova 
knjižna norma razvijala naprej. Zanimivo (ne pa nepričakovano, glede na odnose s 
papežem) je, da so protestanti takrat uporabljali še stari julijanski koledar: tako je 
bil pogreb po starem koledarju 28. 6. 1586, po novem gregorijanskem pa 8. 7. 1586. 
Avtorjeva trditev, da se je Trošt, čeprav Vipavec, prilagodil Trubarjevemu jeziku, se 
mi ne zdi popolnoma na mestu. Je pa opaziti podobnost z jezikom Biblije, kar kaže 
na to, da je njen jezik res že takoj postal standarden.

Hišna postila iz leta 1595 je delo, ki si ga je Primož Trubar zelo želel dokončati, 
pa je ostalo v rokopisu in bilo izdano šele po njegovi smrti. Za to sta zaslužna njegov 
sin Felicijan Trubar in Andrej Savinec. Avtor monografije trdi, da posegi v jezik niso 
bili veliki, kar pa ni čisto res. Že zapisovanje palatalnega *ń v nasprotju s Trubarjem 
ni n, ampak jnj ali nj, pravopis je drugačen. Tudi sklanjatvene paradigme se razlikujejo 
od siceršnjih Trubarjevih. Če Trubar npr. samostalnik gospod sklanja še gospud, 
gospudi, je v Hišni postili skoraj izključno gospud, gospuda. Razen odrazov jnj je 
jezik (in pravopis) te knjige bolj podoben Bibliji in že na prvi pogled Hišna postila 
med Trubarjevimi deli izrazito izstopa.

Pomemben avtor je še Hieronim Megiser, ki je izdal dva slovarja, v katera je 
bila vključena tudi slovenščina. Slovar štirih jezikov iz leta 1592 je med drugim 
pomemben zato, ker po Ahačičevi interpretaciji vsebuje prvo slovensko večjezično 
slovnico; seznam sklanjatev in spregatev. Hkrati je to prvo delo, ki ga je napisal 
tujec, Neslovan, in vsebuje slovenščino. Tezaver več jezikov iz leta 1603, s katerim 
se zaključuje obdobje začetkov slovenskega knjižnega jezika, je poskus uslovariti vse 
takrat znane jezike. Tako je avtor monografije naštel kar 72 jezikov, ki jih Megiser 
obravnava, pod posamezno latinsko iztočnico hkrati do dvajset. Obenem pa opozarja 
na dejstvo, da je bilo takratno dojemanje, kaj je jezik, narečje, govor, zelo zabrisano. 

Izpostaviti velja tudi, da Ahačič v svoji monografiji ni samo naredil čudovito 
berljivih opisov nastanka prvih slovenskih tiskov, ampak se je tudi potrudil ugotoviti, 
kje jih hranijo. In nemalokrat je našel tudi kak izvod, ki ga do zdaj še nismo poznali. 
Tako vemo, da so ohranjeni izvodi od New Yorka v ZDA do Estonije, Italije, Nemčije, 
Nizozemske, Slovaške in seveda Slovenije.

Monografija Stati inu obstati. Prvih petdeset slovenskih knjig izpod peresa Kozme 
Ahačiča predstavlja zgodbo o času in okoliščinah nastanka prvega slovenskega 
knjižnega jezika ter je vsekakor delo, ki si zasluži priti na naše police.


